
1

Im vorliegenden Zwischenspiel erfolgt eine Besinnung auf das mit Fragen und 
Übungen bereits Begonnene: Weshalb sind diese Betrachtungen überhaupt 
unternommen worden? Was wird mit ihnen angestrebt und wie wird metho-
disch vorgegangen? Die hauptsächlichen Gesichtspunkte finden sich im Ab-
schnitt über «Anlass und Methode»; in dem «Kurzporträt» werfe ich einige für 
mich wichtige Schlaglichter auf «Die Philosophie der Freiheit».

In dem etwas längeren «Anhang» finden sich einige zusätzliche Bemerkun-
gen zum hier verfolgten Vorgehen sowie zur Zitierweise. Sie mögen bei Bedarf 
herangezogen werden, sind aber für das inhaltliche Verständnis der folgenden 
Texte nicht notwendig. Nur wer sich wundern sollte, weshalb ich gerade so 
und nicht anders vorgehe, wird hier gegebenenfalls einige Antworten finden.

Anlass und Methode
Aus aktuellem Anlass, aber auch aus einem tiefen eigenen Bedürfnis, das Werk 
Rudolf Steiners über «Die Philosophie der Freiheit» immer wieder durch neue 
Perspektiven und Methoden des Herangehens zu vertiefen sind die folgenden 
Betrachtungen entstanden.

Die Notwendigkeit eines solchen Projektes zeigt sich zudem durch verschie-
dene hindernde Umstände, die jedoch zugleich Chancen anbieten: Erstens er-
leben oder erlebten wir zeitaktuell Erschwerungen im gemeinsamen Arbeiten 
in größeren Gruppen. Aber ermöglicht dies nicht auch Freiräume im eigenen 
Schaffen, die mit Begeisterung ergriffen werden können? Zweitens kann man 
immer wieder im eigenen Lebensumfeld erfahren, wie viele sehr an diesem 
Werk interessierte Menschen große Schwierigkeiten haben, es in seinen Erleb-
nis- und Tiefendimensionen zu erfassen: man verliert sich etwa in Details oder 
scheitert an der Vielfalt der diskutierten Gesichtspunkte. Wie kann man sich 
hier die Freude des Anfangens erhalten, pflegen, durchtragen und in ihrer In-
tensität steigern? Drittens ist es eine Tatsache, dass sich viele Menschen gegen-
über diesem Werk als hilflos erleben; sie würden es zwar gerne lesen und bear-
beiten, vermögen sich aber keinen Zugang zu verschaffen, der an ihre eigenen 
Erlebnisse, an ihre konkreten Fragen und Lebensfelder anknüpft. Wo und wie 
kann hier begonnen und eingestiegen werden? Viertens sind diese Betrachtun-
gen Menschen gewidmet, die ahnen, dass ihre Lebensnöte und Unsicherheiten 
damit zusammenhängen könnten, dass sie den sogenannten Wurzelfragen (1. 
Folge) um die Sicherheit des Denkens und Erkennens und der Tatsächlichkeit 
der Freiheit bisher keine Aufmerksamkeit geschenkt haben. Wie kann man 
sich hier selbst erwecken und sein Interesse befeuern?

In den Auseinandersetzungen mit «Die Philosophie der Freiheit» und in 
meinen Seminaren wurde immer wieder deutlich, wie wichtig ein übender 
und experimenteller Ansatz für ein erlebendes, das heißt lebens- und wirklich-
keitsgemäßes Verständnis der Inhalte von ihr ist. Denn sie, oder besser ihr Au-
tor, will den Lesenden und Denkenden keine ergebnisorientierten Resultate 
vermitteln. Es soll vielmehr ein Weg aufgezeigt werden, eine Erlebnisweise, 
eine Fähigkeitsbildung ermöglicht werden, die man sich immer wieder ver-

Kooperationsprojekt zwischen der 

Sektion für Schöne Wissenschaften 

am Goetheanum in Dornach 

(ssw.goetheanum.org) und dem 

Philosophicum in Basel  

(www.philosophicum.ch).

4 a. Zwischenspiel: Anlass, Anliegen und Vorgehen

Renatus Ziegler | Fragen, Übungen und Betrachtungen  
zum Werk «Die Philosophie der Freiheit» von Rudolf Steiner



2Renatus Ziegler   |   Fragen, Übungen und Betrachtungen  zum Werk «Die Philosophie der Freiheit» von Rudolf Steiner
4 a. Zwischenspiel: Anlass, Anliegen und Vorgehen

gegenwärtigen bzw. aktivieren kann, wenn es das eigene Bedürfnis oder das 
konkrete Leben erfordern. Einiges davon wurde bereits in den ersten Betrach-
tungen verdeutlicht.

Auch das Stellen und Bewegen von Fragen will gelernt sein. Meiner Erfah-
rung nach kann es fruchtbar sein, wenn man sich einige der von Steiner selbst 
implizit oder explizit gestellten Fragen verdeutlicht, variiert und sich zu Ge-
müte führt. Steiner gibt in der Regel keine Antworten im üblichen Sinne, son-
dern führt den an den Fragen dranbleibenden Menschen in ein Erlebnisfeld, 
in welchem sich lebensnahe Antworten ergeben können. Dabei zeigt sich, dass 
es erst einer Verständigung darüber bedarf, was überhaupt lebensvolle Fragen 
sind.

Ich möchte mit diesen Betrachtungen kein weiteres Werk über «Die Philo-
sophie der Freiheit» schaffen, sie schon gar nicht ersetzen oder wiederholen, 
sondern vielmehr mitdenkende Menschen zu den zentralen Erlebnisfeldern 
hinführen, aus welchen sie erwachsen ist. Es handelt sich um einen vorläufigen 
und persönlich gefärbten Versuch einer Handreichung (oder vielleicht besser: 
«Denkreichung») zur Erarbeitung von einigen zentralen und entscheidenden 
(keineswegs aller) Aspekte. Die Art des Zugangs wird das Aufwerfen von Fra-
gen und das Anregen von Übungen sowie einige thematische Exkurse um-
fassen, die meines Erachtens das von Steiner Ausgeführte vertiefen und/oder 
verdeutlichen. Im Zentrum steht dabei «Die Philosophie der Freiheit» selbst. 
Es handelt sich um immanent-kritische, das heißt den unmittelbaren Erlebnis- 
und Erkenntnisinhalt dieses Werkes aufdeckende, bewusstmachende Betrach-
tungen, also «Kritik» im Sinne von Aufklärung bestenfalls gelebter aber (noch) 
nicht bewusster seelisch-geistiger Vorgänge im Umfeld des Erkennens und der 
Freiheit des Menschen.

In diesem Sinne sind für die vorliegenden Betrachtungen die Ausführungen 
Steiners an keiner Stelle Vorbedingung oder Voraussetzungen meiner Gedan-
kengänge. Die hier vorgebrachten Übungen, die anschließenden Beobachtun-
gen, Reflexionen und Schlussfolgerungen stehen für sich selbst und führen aus 
selbstständigen Einsichten hin zu Steiners Darstellungen des Erkenntnis- und 
Freiheitserlebens. Dabei beschreite ich gegebenenfalls zusätzliche oder andere 
Wege als Steiner, argumentiere manchmal ausgreifender oder auch verknapp-
ter – und das erschwert selbstverständlich eine direkte Referenz auf den Text, 
also auf die genauen Formulierungen Steiners. Aber: Im Endresultat führt es, 
so meine Überzeugung, zu vertieften und erlebnisgesättigten Einsichten in die 
meines Erachtens wichtigsten Sachverhalte. Ein letztes Urteil darüber muss 
jedoch den Mitdenkenden überlassen bleiben.

Man beachte: Es werden in den vorliegenden Betrachtungen weder alle auf-
geworfenen Fragen im Detail beantwortet noch alle Übungen schlüsselfertig 
ausgearbeitet – schließlich muss ja noch etwas für Mitdenkende und -übende 
übrigbleiben. Für die Selbstständigkeit des eigenen Zugangs empfiehlt es sich 
auf jeden Fall, einige der Übungen und/oder Fragen so gründlich wie mög-
lich für sich selbst, oder in einer Gruppe, auszuarbeiten, bevor der direkt nach-
folgende Text zur Kenntnis genommen wird. Es müssen für die Verarbeitung 
dieser Betrachtungen weder alle Übungen durchgegangen werden noch alle 
bis ins letzte hinein ausgearbeitet werden: Es empfiehlt sich, eine subjektive 
Auswahl zu treffen und sich dann dort zu vertiefen, wo man sich angespro-
chen fühlt. Entscheidend ist die Qualität und nicht die Quantität des Übens: 
Es ist schon viel gewonnen, wenn man überhaupt selbst in Bewegung und ins 
Erleben hineinkommt.



3Renatus Ziegler   |   Fragen, Übungen und Betrachtungen  zum Werk «Die Philosophie der Freiheit» von Rudolf Steiner
4 a. Zwischenspiel: Anlass, Anliegen und Vorgehen

Kurzporträt des Werkes «Die Philosophie der Freiheit»
Rudolf Steiner verfasste «Die Philosophie der Freiheit» Anfang der neunziger 
Jahre des 19. Jahrhunderts. Es war dies die Zeit seines intensiven Eintauchens 
in den naturwissenschaftlichen Nachlass Goethes, in das Gesellschafts- und 
Kulturleben Weimars sowie in die Gedankenkultur des deutschen Idealismus, 
anknüpfend vor allem an Kant, Fichte, Hegel und Schelling. Die 1890 begon-
nenen Arbeit am Goethe- und Schiller Archiv als Herausgeber eines Teils der 
naturwissenschaftlichen Schriften Goethes für die Weimarer Ausgabe ließ 
ihm äußerlich nur wenig Zeit – ganz abgesehen von den mannigfachen an-
deren Arbeiten und Interessen, welche ihn in dieser Zeit in Atem hielten und 
welche er damals in Angriff nahm. Diese intensive Einbettung in das Leben 
kommt unter anderem dadurch zum Ausdruck, dass «Die Philosophie der Frei-
heit» kein theoretisches Traktat geworden ist, sondern in jeder Zeile und in 
ihrer gesamten Komposition, nach seinem eigenen Zeugnis, von Steiners un-
mittelbarem inneren Erleben spricht. Von außen gesehen jedoch erwuchs sie 
im Umfeld eines regen mündlichen und schriftlichen Austauschs mit Zeit- und 
Lebensgenossen sowie mit Fragen und Themen, die öffentlich und in akademi-
schen Kreisen diskutiert wurden. 

Steiners Sprache ist zwar eher philosophisch und doch richtet sie sich nicht 
in erster Linie an akademische Fachpersonen, sondern an ein größeres Publi-
kum. Das machte und macht es beiden Seiten schwierig, in das Werk einzu-
tauchen. Dazu kommen für heutige Leser die manchmal altertümlichen sowie 
umständlich und kompliziert anmutenden Formulierungen sowie die Bedeu-
tungsverschiebungen mancher Worte seither.

Auch wenn es verschiedene Rezensionen durch mehr oder weniger promi-
nente Zeitgenossen gab, so kann man kaum von einer nachhaltigen tief- und 
weitgreifenden Anerkennung und Wertschätzung sprechen – weder in der da-
maligen Öffentlichkeit noch später im Rahmen der theosophischen und dann 
anthroposophischen Bewegung. In letzteren wurde und wird es zwar gelesen 
und zitiert. Manchmal geschieht dies aber nur deshalb, weil Steiner es (auch) 
geschrieben hat und weniger, weil einen die Sachverhalte wirklich tieferge-
hend und langandauernd beschäftigten oder interessierten oder gar in ihrer 
Tragweite und Grundlegung für die Theosophie/Anthroposophie erkannt 
wurden. So hat «Die Philosophie der Freiheit» in der damaligen Fachphilo-
sophie wenig Spuren hinterlassen und auch bis heute wenig öffentlichen Wi-
derhall gefunden. Darüber hinaus wird es in der gegenwärtigen anthroposo-
phischen Bewegung zwar oft in seiner Bedeutung gewürdigt, man könnte ihm 
aber vielleicht da und dort in öffentlichen und internen Veranstaltungen zu 
Kernthemen der Anthroposophie sowie in anthroposophischen Ausbildungen 
manchmal mehr Gewicht verleihen.

Steiner selbst hat «Die Philosophie der Freiheit» immer wieder in das 
Zentrum seines Schaffens gestellt. Er tat dies, indem er vielfach auf sie – 
zusammen mit «Wahrheit und Wissenschaft» und den «Grundlinien einer 
Erkenntnistheorie der Goethe’schen Weltanschauung» – als eine wissen-
schaftliche Begründung seiner Anthroposophie als Geisteswissenschaft 
hinwies. Andererseits galt sie ihm als Beispiel für dasjenige, was er unter 
lebendigem, willensdurchtränktem, lebensvollem, wirklichkeitsgemäßem, 
aktivem, metamorphosierendem etc. Denken verstand. Er hat sie so oft wie 
kaum ein anderes Werk in seinen Vorträgen erwähnt und als für seine Anth-
roposophie in vielen ihren mannigfaltigen Dimensionen (Menschenkunde, 
Christologie, Schulungsweg etc.) zentrale und ins Detail gehende Grundlage 
charakterisiert.



4Renatus Ziegler   |   Fragen, Übungen und Betrachtungen  zum Werk «Die Philosophie der Freiheit» von Rudolf Steiner
4 a. Zwischenspiel: Anlass, Anliegen und Vorgehen

Auch wenn manches in Stil und Darstellungsform als veraltet erscheinen 
mag, so ist es das thematisch und in seinen tatsächlich aufgegriffenen Sach-
verhalten keineswegs. Das Freiheitsthema und die damit zusammenhängen-
den Fragen nach der Bedeutung und Tragweite des Denkens sind nach wie vor 
hoch aktuell. Die meisten Zitate heute kaum mehr bekannter Autoren ließen 
sich meiner Einschätzung nach ohne große Schwierigkeiten in vielen Spra-
chen durch nahezu gleichlautende Zitate sowohl von akademischen Autoren 
und Autorinnen als auch von Sachbuchautoren und Sachbuchautoren vom 
Anfang des 21. Jahrhunderts ersetzen (Übungsaufgabe).

So interessant, wichtig und vielleicht von manchen Lesenden auch als für ihr 
Verständnis von «Die Philosophie der Freiheit» als unumgänglich aufgefassten 
und hier skizzierten Sachverhalte (die ohne konkrete Nachweise hingestellt 
wurden) sein mögen, sie werden im Folgenden keine Rolle mehr spielen. Ich 
schätze entsprechende Untersuchungen sehr, habe selbst von einigen manches 
gelernt und weniges selbst dazu beigetragen – aber für das hier verfolgte Anlie-
gen muss ich sie als Ablenkungen vom eigenen und eigentlichen, tatkräftigen, 
wirklichkeitsgemäßen Einstieg charakterisieren. Das ist ein hartes Wort, aber 
es wird hoffentlich von denjenigen Mitdenkenden und Mitarbeitenden, denen 
es auf einen im individuellen Erleben begründeten Einstieg ankommt, im Lauf 
des Fortgangs der hiermit begonnenen Betrachtungen in seiner Tragweite an-
erkannt werden.



5Renatus Ziegler   |   Fragen, Übungen und Betrachtungen  zum Werk «Die Philosophie der Freiheit» von Rudolf Steiner
4 a. Zwischenspiel: Anlass, Anliegen und Vorgehen

Anhang: Struktur und Abgrenzung

In diesem Anhang werden einige Gesichtspunkte zur Durchführung der vor-
liegenden Betrachtungen und zum Umgang mit dem Werk «Die Philosophie 
der Freiheit» dargelegt. Sie sind jedoch inhaltlich für das Folgende nicht rele-
vant, können also beim ersten Lesen weggelassen und nach und nach bei Be-
darf hinzugezogen werden. Sie betreffen Ideen zur Strukturierung, zur Kon-
textualisierung, zur kritischen Prüfung, zur Verantwortung des Autors und zu 
den (nicht vorhandenen) Voraussetzungen sowie Formales zur Zitierweise.

Thematische Strukturierung
Meine Betrachtungen sind nicht streng nach der Abfolge der Texte und Ka-
pitel gemäß «Die Philosophie der Freiheit» aufgebaut. Ich vertiefe kapitel-
übergreifend einige Sachverhalte, um den Blick für größere Zusammenhänge 
anzuregen. Steiner hat bestimmte Themen an unterschiedlichen Orten, zum 
Teil mehrfach, behandelt. Das Herausarbeiten der jeweiligen an diesen Stel-
len gültigen Gesichtspunkte ist ein wichtiger Bestandteil des Umgangs mit 
diesem Werk. 

Damit ist zugleich gesagt, dass es mir nicht um die Untersuchung und allfäl-
lige Entdeckung von Struktur- und Kompositionsgeheimnissen in «Die Philo-
sophie der Freiheit» geht, also nicht darum, weshalb Steiner in seiner Darstel-
lung des Erkenntnis- und des Freiheitserlebens diese und keine andere Abfolge 
seines Weges, seiner Gedanken und seiner Ergebnisse zum Ausdruck gebracht 
hat. Hier stehen allein die inhaltlichen Fragen und Übungen zu den besproche-
nen Sachverhalten im Vordergrund. Denn letztlich müssen wir unsere eigene 
und individuelle Komposition unserer Erkenntnis- und Freiheitserkundungen 
finden und schaffen.

Kontextualisierungen
Von Kontextualisierungen bezüglich des übrigen Werkes Steiners als auch be-
züglich des zeitgenössischen philosophischen Umfeldes des 19. oder gar des 20. 
und des Beginns des 21. Jahrhunderts wird weitgehend abgesehen. Dies wür-
de einerseits den Rahmen dieser Betrachtungen sprengen, und andererseits – 
und das ist für mich zentraler – eine Herangehensweise bedingen, bei welcher 
man eher über dieses Werk spricht, denkt und schreibt als sich in ihm bewegt. 
Selbstverständlich werden die wichtigsten Weltanschauungspositionen hier 
besprochen, aber rein thematisch und nicht durch Anknüpfung an bestimmte 
Vertreter derselben.

Ich bin der Ansicht, dass Kontextualisierungen, welcher Art auch immer, 
voraussetzen, dass man das zu Kontextualisierende bereits sehr gut aus sich 
heraus, eben immanent, kennt, das heißt hier: aus eigener anschauender Erfah-
rung erlebt und durchschaut hat. Und genau dazu möchten die folgenden Be-
trachtungen beitragen. In welchem Verhältnis «Die Philosophie der Freiheit» 
zur später entwickelten Anthroposophie oder gar zur Freiheitsauffassung an-
derer Autoren steht, wird uns hier also bestenfalls am Rande beschäftigen und 
allenfalls nur so weit, wie Steiner dies selbst innerhalb des Buches thematisiert.

Es gibt hierzu vier Ausnahmen: Auf folgende Aufsätze werde ich mich ex-
plizit beziehen, ohne sie als Ganzes vorauszusetzen; die entsprechenden Aus-
schnitte aus diesen Texten werden an den jeweiligen Stellen zitiert werden.

	– «Philosophie und Anthroposophie», in: Philosophie und Anthroposophie, GA 35, 
3. Aufl. Basel 2014, S. 66–110 (zitiert als: Philosophie und Anthroposophie).



6Renatus Ziegler   |   Fragen, Übungen und Betrachtungen  zum Werk «Die Philosophie der Freiheit» von Rudolf Steiner
4 a. Zwischenspiel: Anlass, Anliegen und Vorgehen

	– «Die psychologischen Grundlagen und die erkenntnistheoretische Stel-
lung der Anthroposophie», in: Philosophie und Anthroposophie, GA 35, 3. 
Aufl. Basel 2014, S. 111–144 (zitiert als: Bologna-Vortrag).

	– «Skizzenhaft dargestellter Ausblick auf eine Anthroposophie», in: Die Rät-
sel der Philosophie in ihrer Geschichte als Umriss dargestellt, GA 18, 9. Aufl. 
Dornach 1984, S. 594–627 (zitiert als: Ausblick).

	– Von Seelenrätseln, GA 21, 5. Aufl. Dornach 1983 (zitiert als: Von Seelenrät-
seln).

Kritische Prüfung
Übung: Prüfen Sie, inwieweit Sie sich auf den Erlebnisgehalt eines Werkes 
einlassen können mit einer distanzierten, von vornherein die Resultate «be-
urteilenden», das heißt: in Frage-stellenden Haltung. Kommen Sie dabei über 
eine den logisch-rationalen Gehalt erfassende und prüfende Haltung hinaus? 
Können Sie auf diese Weise das Werk an dem Erlebnisgehalt, aus dem das Werk 
schöpft, überprüfen? Bringt mich ein interessegeleitetes Sich-Einlassen auf 
ein Werk notwendigerweise zu einem urteilslosen Glauben? Bin ich nur dann 
wirklich «objektiv», wenn ich mich distanziere? Oder ist es vielleicht umge-
kehrt: Ich bin je objektiver, je mehr an der Sache orientiert, je unmittelbarer 
ich an sie herangehe, je offener und hingebungsvoller ich mich auf das Vor-
liegende einlasse?

Es sollte also einerseits darum gehen, Vorurteile zum bearbeiteten Inhalt 
möglichst frühzeitig zu bemerken und beiseitezustellen, und andererseits ein 
möglichst lebhaftes Interesse an den jeweiligen Inhalten zu entwickeln. Dies 
soll helfen, sich unbefangen auf die Darstellungen einzulassen, um die Inhalte 
möglichst genau und gründlich zu erschließen. Ob man den Inhalten auch zu-
stimmen kann oder nicht, wird sich dann herausstellen. Aber es soll durch die 
vorliegenden Betrachtungen erreicht werden, dass man gegenüber den behan-
delten Fragen und Einsichten ein lebendiges Interesse empfinden kann.

Eine kritische Prüfung, kritisch im Sinne von bewusstmachender Aufklä-
rung, wird dann darin bestehen, die durch eine Schrift angeregten und durch 
Übungen vertieften Erfahrungen an seinem eigenen Erleben zu messen. Es wird 
zu untersuchen sein, ob und wie dieselben mit dem zusammenhängen was – 
und wie – Steiner die entsprechenden Tatsachen darstellt. Eine solche Prüfung 
ist durchaus im Sinne der vorliegenden Betrachtungen: Sie wird uns an eini-
gen Stellen auch dazu führen, Steiners manchmal sehr verkürzte Darstellun-
gen sinngemäß und erlebnisgesättigt zu ergänzen, um sie überhaupt verstehen, 
interpretieren und insbesondere mitvollziehen zu können.

Um es gleich vorweg zu nehmen: Mir ist keine Stelle in «Die Philosophie der 
Freiheit» bekannt, die in irgendeiner Weise nicht mit meinen eigenen Erfah-
rungen übereinstimmt. Das mögen andere Menschen anders erleben. Aber ich 
möchte dazu anregen, solche Prüfungen so vorzunehmen, dass man sie wirk-
lich aus dem Erlebnisgebiet dieser Schrift selbst nimmt und nicht bloß ver-
gleicht mit dem, was man schon von anderswoher weiß oder sich angeeignet 
hat. Und ich möchte gerade durch diesen übenden Ansatz dazu anregen, den 
Mut zu entwickeln, solche Prüfungen selbst immer wieder vorzunehmen und 
nicht einfach hinzunehmen, was in dem Buch «Die Philosophie der Freiheit» 
entwickelt wird. Denn letztlich geht es um meine Erkenntnis und um meine 
Freiheit und diese müssen sich für mich bewähren in der hier im Vordergrund 
stehenden Auseinandersetzung mit dem genannten Werk.

Dass Steiners freier Umgang mit Sprache und Terminologie an mancher-
lei Stellen zu Interpretationsschwierigkeiten führt, werde ich im Laufe dieser 



7Renatus Ziegler   |   Fragen, Übungen und Betrachtungen  zum Werk «Die Philosophie der Freiheit» von Rudolf Steiner
4 a. Zwischenspiel: Anlass, Anliegen und Vorgehen

Betrachtungen wiederholt zeigen. Es handelt sich jeweils um Bedeutungs-
verschiebungen einzelner Worte (wie «Beobachtung», «individuell»), die zur 
Konstatierung von Widersprüchen Anlass geben könnten. Diese lassen sich 
jedoch durch den Bezug auf den Erfahrungsgehalt – und nicht bloß im Sinne 
einer begriffslogischen, an Worten und ihrer subjektiven Deutung orientier-
ten Sinn der Darstellung – alle auflösen.

Verantwortung
Meine Texte werden weder von der Sektion für Schöne Wissenschaften am 
Goetheanum noch vom Philosophicum in Basel, noch von irgendeiner ande-
ren Institution oder Autorität in irgendeiner Weise verantwortet, sondern aus-
schließlich von mir selbst. Allfällige Fehler, Irrtümer und vor allem Einseitig-
keiten sind mir als dem ausschließlichen Autor zur Last zu legen.

Selbstverständlich schreibe ich im Wesentlichen im Rahmen eines europäi-
schen und vielleicht helvetisch tingierten Kulturhintergrundes, insbesondere 
aber aus meiner Wertschätzung des deutschen Idealismus heraus und weiß, 
dass dies weitgehend auch für Steiner der Fall war. Allerdings schützt jedoch 
bis zu einem gewissen Grad der hier betonte Erfahrungsansatz vor kulturbe-
dingten, insbesondere auch sprachbedingten Einseitigkeiten. Dieser Ansatz 
führt letztlich und bestenfalls in ein Erlebnisfeld, das jede spezifische Kultur, 
außer der «Kultur» der individuellen menschlichen Selbstaktivierung, trans-
zendiert und überwindet.

Voraussetzungen
Die Genese von «Die Philosophie der Freiheit» wird hier ebenfalls keine Rol-
le spielen. Das Buch ist, wie bereits erwähnt, Anfang der neunziger Jahre des 
19. Jahrhunderts entstanden, wurde Ende 1893 gedruckt und erschien mit der 
Jahreszahl 1894. Im letzten Kriegsjahr 1918 des Ersten Weltkrieges hat Steiner 
diese Schrift zusammen mit einigen anderen grundlegenden Werken neu be-
arbeitet und mit «Zusätzen» versehen. Ich beziehe mich hier ausschließlich auf 
diese zweite Auflage von 1918 und werde nicht darauf eingehen, wodurch sich 
diese von der 1. Auflage unterscheidet und ob es sich gar um etwas Neues und 
nicht bloß um eine bearbeitete Neuauflage handelt. Mir kommt es hier auf 
den Gedanken- und Erlebnisgehalt an und für diesen sind Darstellungsfragen 
sekundär. Zudem sei hier ohne detaillierten Nachweis festgehalten: Ich beken-
ne mich auf der Grundlage der hier vertretenen Gesichtspunkte und meiner 
Erfahrungen mit dieser Schrift zu der Ansicht des Autors Rudolf Steiner, dass 
es keinen wesentlichen, das heißt das Wesen der Erkenntnis und der Freiheit 
betreffenden Unterschied in den Darstellungen der entsprechenden Erlebnis-
felder in der 1. und 2. Auflage gibt.

Ich setze zum systematischen Verständnis der nachfolgenden Texte keiner-
lei vertiefte spezifische Kenntnisse voraus, weder naturwissenschaftlicher, 
psychologischer, philosophischer noch anthroposophischer Art. Ich rufe Le-
sende auf, alle bereits erarbeiteten Erfahrungen und Einsichten zu suspendie-
ren und sich (vielleicht wieder einmal) neu auf dieses Werk einzulassen. Ich 
schreibe nicht in erster Linie für bereits erfahrene und bewährte Denkende 
und Lesende, obwohl auch diese bestenfalls etwas aus meinen Betrachtungen 
für ihre eigene Arbeit gewinnen können. Sondern ich möchte insbesondere 
solche Menschen ansprechen, welche darum bisher vielleicht einen Bogen ge-
macht haben, weil es sie nicht so tief angesprochen und berührt hat wie andere 
Werke Steiners oder Werke anderer Autoren. Solche Menschen haben es viel-
leicht versucht, diese Schrift zu schwer gefunden und wollen es sich gerade 



8Renatus Ziegler   |   Fragen, Übungen und Betrachtungen  zum Werk «Die Philosophie der Freiheit» von Rudolf Steiner
4 a. Zwischenspiel: Anlass, Anliegen und Vorgehen

jetzt vielleicht, wo zumindest gewisse äußere Freiheiten eingeschränkt oder 
eventuell bedroht zu sein scheinen, vornehmen. Ich weiß allerdings nicht, ob 
ich die Lektüre, den Zugang oder die Arbeit «leichter» machen kann; ich hoffe 
allerdings, dass ich es dahinbringe, dass Mitvollziehende dieser Betrachtungen 
lernen können, dieses Werk erlebnisgesättigter anzugehen.

Formales zur Zitierweise
Ich werde die Texte aus «Die Philosophie der Freiheit», auf die ich mich be-
ziehe, nur dann auszugsweise zitieren, oder direkte Bezüge angeben, wenn dies 
für das Verständnis wesentlich ist. Ansonsten gehe ich davon aus, dass Lesende 
«Die Philosophie der Freiheit» in der Nähe liegen haben und die entsprechen-
den Absätze und Kapitel im Original vor und/oder nach der Lektüre meiner 
Betrachtungen sich vornehmen und für sich selbst prüfen, ob es ihnen einen 
Zugang zum Original eröffnet, diesen bestenfalls erleichtert oder allenfalls 
verkompliziert oder gar verunmöglicht – letzteres versuche ich so gut ich kann 
zu vermeiden. 

Die beigefügten hervorgehobenen Zitate dienen eher der Illustration mei-
ner Gedankenführung als einer Begründungen derselben.

Ob man das alles im stillen Kämmerlein oder mit anderen Menschen zu-
sammen durcharbeitet, ist eine individuell zu entscheidende Frage. Ich kann 
aus meiner eigenen Erfahrung nur hinzufügen, dass die gemeinsame Arbeit in 
einer Gruppe für das Durchhaltevermögen sowie für eine geeignete Vielfalt an 
Ansichten, Gesichtspunkten und Fragen sehr hilfreich ist. Wenn es noch keine 
solche Gruppe gibt, dann gründen Sie eine!

Die folgenden Betrachtungen werden in loser Folge und in unterschiedli-
chem Umfang erscheinen. Ich zitiere aus «Die Philosophie der Freiheit» editi-
ons- und übersetzungsunabhängig nach Kapitel und Absatz-Nummern in ecki-
gen Klammern: [III.3] bedeutet dann Absatz 3 in Kapitel III. Das ist eindeutig 
festgelegt und in allen seriösen Ausgaben gleich. Nur in Kapitel IV gibt es eine 
Unsicherheit: dort endet Absatz 3 mit einem Doppelpunkt vor dem Zitat von 
Herbert Spencer und geht in allen mir bekannten Editionen mit einem ein-
gerückten Absatzanfang weiter. Man kann sich darüber streiten, ob hier für 
die Zählung ein neuer Absatz beginnt oder nicht: drucktechnisch ja, inhaltlich 
und stilistisch nein. Ich habe mich für die letztere Variante entschieden, da 
meinem Verständnis nach Absätze nicht mit Doppelpunkten enden, was im-
mer der Autor oder der Setzer sich dabei gedacht haben mag. In meiner Zäh-
lung beginnt also der Absatz IV.4 mit: «Wenn man von einer …». Die Kapitel 
aus dem dritten Teil über «Die letzten Fragen» erhalten folgende Nummern: 
XV = «Die Konsequenzen des Monismus», XVI = «Erster Anhang» und XVII 
= «Zweiter Anhang». – Die genannten zusätzlichen Werke werden ebenfalls 
nach Abschnitt-Nummern zitiert, bei «Von Seelenrätseln» zusätzlich mit dem 
Kapitel in römischen Ziffern.

Um Verwechslungen zu vermeiden, werde ich die vorliegenden Betrachtun-
gen zum Werk «Die Philosophie der Freiheit» nicht «Kapitel» nennen, sondern 
«Folgen», mit der entsprechenden Nummer und gegebenenfalls dem jeweili-
gen Titel.

Nachbemerkung
Wenn neue Fragen, neue Gesichtspunkte oder Verständnisschwierigkeiten 
auftauchen sollten, so tragen Sie diese in ihre lokalen Arbeitsgruppen oder 
Gesprächskreise – oder suchen Sie nach kompetenten Menschen in ihrem nä-
heren Umkreis. Vielleicht gilt es ja, solche Menschen überhaupt erst zu entde-



9Renatus Ziegler   |   Fragen, Übungen und Betrachtungen  zum Werk «Die Philosophie der Freiheit» von Rudolf Steiner
4 a. Zwischenspiel: Anlass, Anliegen und Vorgehen

cken, auf sie aufmerksam zu werden. Ich selbst bin aus verschiedenen Gründen 
weder in der Lage, mich in einen schriftlichen Austausch über diese Betrachtun-
gen einzulassen noch Webinare (Live-streams, Webcasts etc.) durchzuführen. 
Ich bin ich aber gerne und mit Begeisterung bereit, anlässlich von Kolloquien, 
zum Beispiel im Rahmen der Sektion für Schöne Wissenschaften, des Philoso-
phicum in Basel oder anderswo, in ein Gespräch mit Menschengemeinschaf-
ten, in denen Erkenntnis- und Freiheitsfragen bewegt werden, einzutreten. 
Korrekturen, Abmilderungen von kulturellen und sachlichen Einseitigkeiten 
sowie Anregungen für weitere zu bearbeitende Themen, Übungen oder Frage-
stellungen nehme ich gerne entgegen.

Dank
Ein herzlicher Dank geht an alle Seminarteilnehmenden, mit mir befreundete 
oder mit mir bekannte Menschen, mit denen ich mich im Laufe der Jahre über 
die hier dargestellten Themen auseinandersetzen durfte. Sie warfen Fragen auf 
oder brachten Themen ein, an die ich selbst noch gar nicht gedacht hatte und 
forderten mich so heraus, an einem vielfältigen Erlebniszugang zu arbeiten, 
wie er sich nun hier entfalten kann. Für die Anregung und ermutigende Unter-
stützung dieser Arbeit und die Gelegenheit, sie im Rahmen der Sektion für 
Schöne Wissenschaften am Goetheanum in Dornach und am Philosophicum 
in Basel präsentieren zu dürfen danke ich Christiane Haid und Stefan Brot-
beck. Christiane Haid und Ariane Eichenberg haben dankenswerterweise das 
Lektorat übernommen und mir so geholfen, stehengebliebene Holprigkeiten 
oder Einseitigkeiten meiner Formulierungen auszugleichen.

Zum Autor
Geboren in Basel 1955, Rudolf-Steiner-Schule, Studium der Mathematik 
und Theoretischen Physik an der Eidgenössischen Technischen Hochschu-
le (ETH) in Zürich, Promotion 1985 über geometrische Mechanik an der 
Universität Kassel. Von 1985–1987 Forschung und Lehre an Universitäten 
der USA, ab 1987 an der Mathematisch-Astronomischen Sektion am Goe-
theanum. 2001–2019 wissenschaftlicher Mitarbeiter im Verein für Krebsfor-
schung, Arlesheim (Schweiz), ab 2015 auch in der Iscador AG. Seit 2011 Mit-
wirkender am Philosophicum in Basel. Seit 2019 im Rudolf Steiner Archiv 
Herausgeber im Rahmen der Rudolf Steiner Gesamtausgabe. Für Veröffent-
lichungen siehe: www.reinesdenken.ch/renatus-ziegler.

© RZ, August 2021


